
INTERSEXUALITATEA ETA GIZARTE ESTIGMA

Adriana Agramonte Machado
Endokrinologiako Institutu Nazionala
(adriana.agramonte@infomed.sld.cu) 

INTERSEXUALITATEAREN  HISTORIAREN  KONTAKIZUN  LABURRA,  ETA 
SEXU GARAPENAREN NAHASTEAK DITUZTEN PERTSONEN IDENTITATE 
PROZESUEI  ETA  BEREN  SEXUALITATEA  ERAIKITZEKO  PROZESUEI 
BURUZKO  GOGOETAK.  PROZESU  HORIEK  ERAGOZTEN  DITUZTEN 
ELEMENTUAK AZTERTUKO DITUGU, ETA, BEREZIKI, GIZARTE ESTIGMAK 
BETETZEN DUEN ZEREGINA.

SARRERA

Gizarte guztietan, bi sexu daudela eta bi sexu horietan biologia eta portaera 
desberdinak direla uste dugu, eta oso sinesmen sendoa da hori. Guk uste baino 
gehiagotan,  naturak  zalantzan  jartzen  du  sinesmen  hori,  fetuaren  sexua 
bereizteko prozesuan gizabanakoak gizonezkoenekin edo emakumezkoenekin 
nekez identifika daitezkeen ezaugarriak gara baititzake.

Azken  urteetan  gertatutako  aldaketa  soziopolitikoak  gutxiengo  sozialtzat 
hartutako  hainbat  giza  talderen  identitate-adierazpena  bultzatu  du,  eta 
identitatearen  adierazpen  askok  gero  eta  onarpen-maila  handiagoa  dutela 
ikusten  da.  Intersexualitatearen  berariazko  testuinguruan,  intersexualentzako 
gune  bat  sortu  da  literaturaren  bitartez,  egoera  intersexualen  diagnostikoan 
aurrera  egin  da,  lotutako  alderdi  psikosozialak  hobeto  ulertzen  dira,  eta 
norberak  tratamendu-estrategien  ezarpenean  duen  tokiaren  eta  zereginaren 
garrantzia onartu da.

Lan honek bi helburu nagusi ditu: lehenik eta behin, intersexualitateari historia 
osoan  gaur  egun  arte  eman  zaion  tratamendua  aztertzearen  bidez  gaira 
hurbiltzea  eta  gaia  hobeto  ulertzea,  eta,  bigarren,  giza  talde  horretan 
sexualitatea  eta  identitatea  eraikitzeko prozesuak argitzen dituzten alderdiak 
eta gizarte-estigmak duen eragina aztertzea.

INTERSEXUALITATEA, ANTZINATIK GAUR EGUN ARTE

Marie de Marcis sutan hiltzeko zorian egon zen. Emakume-izenarekin bataiatu 
zuten, eta Ruanetik hurbil  zegoen herri  batean hazi zen heldutasun normala 
zirudienera iritsi zen arte. Ugazabek hileko erregularrak zituela adierazi zuten, 
eta  prozesuan  parte  hartu  zuten  medikuek  jaiotzatik  emakumea  izan  zela 
berretsi zuten. Marie, ordea, berarekin lo egiten zuen neskameaz maitemindu 
zen.  Penisa  zuela  eta,  beraz,  gizonezkoa  zela  ikusi  zuen.  Biek  ezkontzeko 
asmoa zuten.  Penisa hazi  ondoren gizonezkotzat  hartu  ordez,  sodomiagatik 
epaitu eta erruduntzat jo zuten Marie. Epaiketaren presioa zela-eta, ezin izan 

mailto:adriana.agramonte@infomed.sld.cu


zuen  organoa behar  bezala  erakutsi.  Duval  doktoreak parte  hartu  zuenean, 
penisa bulban sartuta ikusi,  eta  klitori  bat  ez zela egiaztatu zuen.  Izan ere, 
organoa  igurtzi  ondoren,  gizonezkoen  hazi  lodiaren  eiakulazioa  lortu  zuen. 
Medikuaren esku-hartzeari esker, Marie ez zuten sutara eraman, baina genero 
berria ez zioten aitortu.  Epaimahaiak 25 urte bete arte emakumeen arropak 
janzteko  eta  emakume-bizitzarekin  jarraitzen  zuen  bitartean  inorekin  sexu-
harremanik ez izateko agindu zion [Thomas Laqueur, 1994].

Arestian  deskribatutakoa  bezalako  kasu  harrigarriak  kontuan  hartuta,  esan 
daiteke  intersexualitateari  lotutako  alderdi  gehienek  eztabaida  sortu  dutela 
historia osoan.

Sexu-anbiguotasun forma orok iseka, pena, beldurra eta arbuioa sortu du gizaki 
askorengan,  anbiguotasun  horrek  eragindako  ezinegonaren  eta 
nahasmenduaren ondorioz.

Antzinatean,  jende asko hil  zuten sutan,  deabruaren mandatariak,  deabruak 
hartuak, sorginduak eta abar zirelakoan. Grezian eta Erroman, hermafroditak 
jazarri egiten zituzten jaiotzean edo hermafroditak zirela jakiten zenean. Erdi 
Aroan eta Errenazimentuan, hermafroditismoa1 kode zibiletan eta kanonikoetan 
aitortuta  zegoen.  Geroago,  interes  morbosoak  piztu  zituen  Frantziako  eta 
Italiako gorteetan. Azkenik, zirkurako fenomeno bihurtu zen.

Errenazimentuan,  sexu  biologikoa  finkatzea  oso  garrantzitsua  zen,  gizarte-
ondorioak baitzituen. Garai  haietan, anbiguotasunik gabeko genero-kategoria 
garbi  bat  esleitzea oso garrantzitsua zen (gaur  egun ere  bai,  beste  arrazoi 
batzuengatik  bada  ere),  sexu  batekoa  edo  bestekoa  izateak  pertsona  bati 
nolabaiteko maila bat ematen baitzion gizarte-ordenan, eta, horri lotuta, gizarte-
kontsiderazio jakin batzuk ere bai. 

Kuban jasotako lehen intersexualitate-kasua 1813koa da, eta Tomas Romay 
medikuak  deskribatu  zuen  Diario  del  Gobierno  de  la  Habana egunkarian 
(González,  1973):
[...] beheko geletako batean hermafrodita zegoela jakinik, antzeman egin nion, 
ez,  ordea,  bisaia  ederra  zuelako,  bisaia  horretan  eta  hermafroditaren 
jokamoldeetan  eta  ahotsean  gazteen  samurtasunaren  ezaugarriak  sumatu 
nituelako  baizik  (hark  biloa  izanik  ere).  Garaiera  ertaina  du,  haragiak 
proportzioan; gorputzeko muskulatura eta ingerada emakumeenen antzekoak 
dira.  Titiak ere  haren adineko dontzeila  baten titien  berdinak dira  tamainan, 
figuran  eta  perfekzioan;  areola  eta  titiburua  ere  badute  [...].  Pubisaren 
behealdean, gizon guztien leku naturalean, bi  hazbeteko luzera duen penisa 
dauka, prepuzioarekin eta glandearekin. Penis hori emakumezkoen sexuko bi 
ezpainen barruan egoten da beti, eta klitoriaren funtzioa betetzen du, tamaina 
gehiegizkoa izanik ere [...]; adierazi zuen inoiz ez zuela hilekorik izan eta inoiz 
ez  zuela  estimulu  benereorik  sentitu,  ezta  sexu  baten  zein  bestearen 
erakarpenik ere. Berriz galdetu zitzaionean, gizonezkoak nahiago zituela aitortu 
zuen [...].



Gaur  egun,  sexu-anbiguotasuna  duten  pertsonak  ez  dira  «munstro 
arriskutsutzat»  hartzen.  Hala  ere,  mitoen  eta  kondairen  eraginez, 
«fenomenotzat»  hartzen  dira,  eta  jakin-mina,  nahasmendua  eta  nolabaiteko 
arbuioa  eragiten  dute.  Zientziaren  aurrerapenak  eta  gizartearen  bilakaera 
gorabehera, oraindik gizarte-estigmatizazioa jasan behar izaten dute.

BEREIZKETA PSIKOSEXUALAREN PROZESUA

Sexu-garapen  normal  baterako,  sexu-kromosoma  normalak  (kopuruan  eta 
egituran),  gonaden garapena,  sexu-hodiak  eta  kanpoko sexu-organoak,  eta, 
azkenik,  hormona-ingurune  egokia  behar  dira.  Faktore  horien  alterazioen 
ondorioz, anomaliak izango dira sexu-bereizketan, eta, kasu gehienetan, sexu-
anbiguotasun  mota  asko  eragingo  dituzte  (beti  bistakoak  ez  badira  ere), 
orekaren hausturak duen intentsitatearen eta haustura hori gertatu den unearen 
araberakoak.

Sexu-anbiguotasuna hainbat  modutara  ager  daiteke.  Adibidez,  gerta  daiteke 
pertsona  bat  kanpoko  emakume-itxurarekin  jaio  izana,  baina  barrutik 
gizonezkoen  ohiko  anatomia  izatea.  Kalkulatutakoaren  arabera,  sexu-
organoetako  anomaliak  lau  mila  bostehun  jaiotzatik  batean  gertatzen  dira 
(Hughes et al., 2006).

Anatomia  intersexuala  ez  da  beti  jaiotzean  ikusten.  Zenbaitetan,  pertsona 
pubertarora  iritsi  arte  ez  da  agertzen,  eta  ezustekoa  gertatzen  da  garapen 
psikosozialean,  bigarren  mailako  sexu-karaktereen  garapenari  edo  gabeziari 
lotua (besapeko edo pubiseko biloa haztea edo ez, ahots-aldaketak, esleitutako 
generoarekin bat ez datozen interesen eta lehentasunen agerpena eta abar), 
edota helduaroan agertzen da (ugalkortasunik eza). Pertsona batzuk nahastea 
dutenik jakin gabe bizi –eta hil– daitezke.

SEXUALITATEA, IDENTITATEA ETA GIZARTE ESTIGMA

Gizarte-bizitza osoa generoaren arabera antolatuta eta egituratuta dago. Txiki-
txikitatik, generoa bizitzaren funtsezko alderdia dela ikasten dute haurrek, eta 
sexuak eta generoak dikotomia gisa ikusten dituen gizarte-antolamenduko eta 
gizarte-elkarreragineko  sistema  batean  hazten  dira:  bi  sexu  eta  bi  genero 
dauden –eta bi baino ez–, eta antitetikoak, kontrako bipolarrak diren ideia.

Esanahia  gorabehera,  sexuaren eta  generoaren inguruko aurreikuspenak ez 
dira hautematen norbait  «arauaren» desbideratze gisa agertzen zaigun arte. 
Une horretan, gure oinarrizko gizarte-aurreikuspen gehienak zalantzan jartzen 
dira. Horren adibide gisa, ezohiko itxura genitala duen jaioberria aipa daiteke.

Bi sexu baino ez dauden eta sexua itxura genital espezifiko batek definitzen 
duen uste zurrunak arazo handia sortzen du «arau» horrekin bat ez datorren 
gorputza duten zenbait pertsonengan. Dikotomia horren eraginpean, nortasuna 
osatzen  da,  eta  nortasunaren  barruan,  haren  funtsezko  alderdietako  bi: 
identitatea eta sexualitatea.



«Arauaren»  desbideratzetzat  hartzen  den  horren  aurrean,  gizarte-erreakzioa 
medikoa  izaten  da  funtsean,  baina  lan  honetan  ez  dugu  erantzun  medikoa 
aztertuko,  gizarteak  intersexualitatearen  aurrean  oro  har  duen  erreakzioa 
baizik. 

Atal  honetan,  interakzionismo  sinbolikoaren  korronte  dramatikoa  inauguratu 
zuen  Erving  Goffman  soziologo  estatubatuarrak  garatutako  kontzeptuak 
baliatuko  ditugu  sexu-garapenaren  nahasteak  dituzten  pertsonen  identitatea 
aztertzeko. Zehazki, Goffmanek Estigma, la identidad deteriorada (1970) obran 
azaltzen  duenez,  pertsonaren  identitatea,  zentzu  zabalean,  elkarreraginetik 
sortzen den gizarte-eraikuntza da.

Egilearen ustez,  estigma pertsonaren ezaugarri  bat da, eta pertsona horrek, 
hartaz  dugun  ikuspegiagatik,  balioa  galtzen  du  gure  aurrean  dugunean. 
Topaketa horretan, «arrotzak» berarekin egoten diren pertsonen kategoriaren 
barruan desberdin bihurtzen duen ezaugarri bat duela ikusten da, eta horrek 
erakargarritasuna kentzen dio. Zenbaitetan, «akats edo desabantaila» deitzen 
zaio estigmari. Estigmak, kasu horretan, pertsonari balio handia kentzen dion 
ezaugarri bat adierazten du.

Goffmanek hiru  estigma mota  aipatu  zituen:  deformazio  fisikoak,  norberaren 
izaera-akatsak  eta  arrazari,  nazioari  eta  erlijioari  lotutako  estigma  hutsalak 
(Goffman, 1970: 14).

Gizarte-elkarreraginean,  estigmatizazioa  saihestu  nahirik,  sexu-garapenaren 
nahasteak dituzten pertsonek ezkutatu edo disimulatu ohi dituzte, modu batera 
edo  bestera,  norberaren  identitatea  osatzen  duten,  baina  gizarteak 
emakumezkoentzat  eta  gizonezkoentzat  esleitutakoaz  bestelakoak  diren 
ezaugarriak: ezaugarri fisikoak, garapen psikosozialari lotutakoak, lehentasunak 
eta abar.

Gure  testuinguru  historiko  eta  kulturalean,  intersexualei  balioa  kentzen  dien 
desberdintasun bat adierazten duten seinaleak adierazitako lehen bi estigma 
motetakoak  dira,  Goffmanen  ustez:  deformazio  fisikoak  eta  izaera-akatsak. 
Deformazio  fisikoak  seinale  nabariak  dira  gizarteak  sexualki  desberdintzat 
hartzen  direnetaz  duen  pertzepzioan,  eta  ezaugarri  morfologikoak,  bigarren 
mailako  sexu-karaktereen  garapena  eta  sexu-organoen  itxura  erreferentzia 
modura hartuta dira  desberdinak pertsona horiek,  gure  psikologia-zerbitzuan 
izandakoek elkarrizketan adierazi zutenez:

Pena sentitzen dut nire sexuagatik, bi sexu ditudalako eta horregatik nagoelako 
hemen  [ospitalean],  nire  arazoa  konpontzeko,  gaizki  sentitzen  bainaiz 
daukadanarekin [...];  konturatzen nintzen akatsak nituela, pena ematen zidan 
amari  esatea  eta  besteak  konturatzea  [20  urte,  ikaslea,  5  alfa  reduktasa 
defizita].

Harrituta geratu nintzen hori ikusi nionean [sexu-organoak]. Nire bizitzan inoiz 
ez nuen halakorik ikusi, eta, tira, hark eragin zidana… Orduan hasi nintzen nire 
nerbioen kontuarekin, inoiz ez bainuen halakorik ikusi [...]. Eskolan izan zituen 
mutil-lagunak, baina beti banantzen ziren, ukitzen zuten bakoitzean konplexua 



sentitzen  baitzuen  titiengatik;  gizonek  hauxe  esango  zioten  beldur  zen:  Ai, 
gizona dirudizu! [40 urte, okina, ama].

Gogoeta horietan,  sexu-garapenaren nahastea duen pertsonak eta senideek 
sexu-organoen  anbiguotasunari  lotutako  distres  zapaltzaile  eta  izugarria 
azpimarratzen  dute.  «Arrotz»  sentitzeak  eta  «desberdin»  sentiarazten  duten 
gorputz-ezaugarriak ezkutatzeko ahaleginek eta nahiek bizitza osoa markatzen 
eta  definitzen  dute.  Horren  ondorioz,  zalantzaz  eta  nahasmenduz  betetako 
hutsune  morala  sortzen  da.  Sexua  sexu-organoen  itxura  espezifiko  batek 
definitzen duen usteak bizitza osoan eramaten den arazo handia sortzen du, 
norberak «gizarte-arauarekin» bat ez datorren gorputza duela uste baitu.

Goffmanek aipatutako «izaera-akatsei» dagokienez, intersexualitateari lotutako 
ezaugarri batzuek gogo-aldarte edo dimentsio psikologiko baten berri ematen 
dute:

Ez dakit, zaila egiten zait bera ulertzea. Ongi dago, eta, bat-batean, gelan sartu 
eta  bizitzeaz  nekatuta  dagoela  esaten  dit,  azken  batean,  zertarako,  gerta 
dakiokeen  gauzarik  onena  hiltzea  dela.  Oso  neska  zaila  da,  agian  betiko 
konplexuengatik. Konplexu horiek kalte handia egin diote, eta horiengatik ez du 
besteekin harremanik eduki nahi izan [47 urte, ama, profesionala].

Polizia izan nahi zuen, baina horrekin konplexu handiagoa zuen, nire ahizpek 
hori gizonezkoen kontua zela esaten baitzioten. Txikitan, nahiago izaten zuen 
baloiarekin  jolastu,  eta  lagun  zituen  mutilak  babesten  zituen  arazoak 
zituztenean,  baina  min  handia  hartzen  zuen  mari-mutil  deitzen  ziotenean. 
Iraintzen  zutenean,  goitik  behera  aldatzen  zen.  Haserretu  egiten  zen  eta, 
heltzen ez bazuten, edonor astintzeko gai zen [40 urte, okina, ama].

Adierazpen horiek pertsonaren egoera psikologikoa baino gehiago erakusten 
dute.  Egoera  intersexualari  eta  generoarekin  zerikusia  duten  atribuzio 
konplexuen  eraginei  lotutako  hainbat  sintoma  psikoemozional  ondoriozta 
ditzakegu  (antsietatea,  depresioa,  labilitatea  eta  sentimendu  negatiboak). 
Gogoetetan,  gainera,  esleitutako  generoari  lotutako  kontraindikazioak 
haurtzaroan  hasi  eta  nerabezaroan  areagotzen  direla  ikus  dezakegu. 
Esleitutako  generoarekin  bat  ez  datozen  portaerak,  gustuak  eta  interesak 
agertzen direnean,  berehala sortzen dira  pertsonen arteko gatazkak gizarte-
elkarreragineko eremuetan.

Arestian aipatutakoa aztertzean ikus dezakegunez, «desberdina» dena ulertzea 
eta onartzea bultzatzen ez duen kultura- eta gizarte-giroa —indibiduazio- eta 
sozializazio-prozesua  gertatzen  den  testuingurua—  funtsezko  faktorea  da 
intersexualitatearekiko aurreiritziak sortzeko. Aurreiritzi horiek barneratu egiten 
dira,  eta  intersexualak  marjinatzeaz  gain,  senideak  ere  eraginpean  hartzen 
dituzte. 

Goffmanek  Erick  Erikson-en  «niaren  identitate»  kontzeptua  hartu  (Goffman, 
1970:  127)  eta  estigmari  eta  horren  erabilerari  lotuta  dauden  pertsonaren 
sentimenduak  ikertu  zituen.  Adierazi  zuenez,  gizarte-identitate 



estigmatizatuaren  eta  identitate  pertsonalaren  arteko  elkarreraginean, 
pertsonak anbibalentzia sentitzen du bere niarekiko.

Elkarrizketa batean, honela adierazi zuen batek anbibalentzia hori:

Izan nahi dudan bezala bizitzeari utzi, eta naizen bezala bizitzen ikasi behar 
dut.  Ez  naiz  izan nahi  nukeen  bezalakoa:  normala,  bagina eta  guzti;  sexu-
organoetan  dago  nire  arazoa.  Bestelakoak  bezalakoa  izan  nahi  nuke,  eta 
badakit naizen bezalakoa izaten ohitu behar dudala, baina nola egongo naiz 
gizon batekin, sexu-organo hauek edukita. Itxuraz pozik nago, baina benetan 
ez;  ez  naiz  ausartzen  zenbait  gauza  egitera,  hondartzara  joatera,  besteen 
aurrean  arropa  eranztera...  [27  urte,  erdi-mailako  teknikaria,  disgenesia 
gonadala].

Intersexualitatearen esperientzia aztertzean ikusten denez, indarrean dagoen 
sexuen eta generoen dualismoak eragiten ditu intersexualek jasaten dituzten 
babesik  ezaren  eta  isolamenduaren  sentimenduak.  Norberaren  sexu-
anatomiaren  eta  gizonezko  batentzat  eta  emakumezko  batentzat  egokitzat 
hartzen denaren inguruko kezkek areagotu egiten dituzte sentimendu horiek, 
eta niarekiko anbibalentzia eta dikotomia gisa agertzen dira.

Gorputz-identitatea eraikitzeko zailtasunaren ondorioz (gorputzarekiko  erlazio 
gatazkatsua  eta  disoziatua),  gorputza  arrotz  ikusteko  sentimenduak  sor 
daitezke,  sexu-organoak  arbuiatzeak,  ukatzeak  edota  baztertzeak  eraginda. 
Gorputzari  lotutako  kezkek  eta  atsekabeek  sexu-esperientziak  mugatu  eta 
sexualitateaz gozatzeko edo sexualitatea ukatzeko modua markatzen dute.

Horrela, beraz, gorputza (erabat edo neurri batean ukatua), genero-eraikuntzak 
(zalantzan  jarriak)  eta  sexualitatea  (porrot  gisa  bizitzen  dena)  funtsezko 
dimentsioak dira identitate pertsonala garatzeko eta eraikitzeko.

LOTURA HARREMANAK ETA SEXUALITATEAREN ERAIKUNTZA

Hemen  denek  dute  beren  arazoa.  Nire  arazoa  zera  da…  Ez  zait  esatea 
gustatzen; izan ere, ni… Hori nik inori ez, nire amari ere ez diot esan. Medikuek 
esan diotelako jakin du… [20 urte, ikaslea, 5 alfa reduktasa defizita].

«Normaltasunaren»  estandarren  barruan  «kategorizatuta»  ez  dauden 
pertsonentzat,  «sexualki  desberdinak»  izatea  lotsa  publikopean  edo 
erruduntasun  pribatupean  bizitzea  da.  Dilema  beti  agertzen  da,  hainbat 
modutara bada ere. Horrela, beraz, sexualitatearen eraikuntza zeregin latz eta 
konplexu bihurtzen da pertsona horietako gehienen bizitzan.

Pertsona  horiengan,  eraginik  handiena  jasotzen  duen  eremua  sexua  dela 
pentsa  daiteke.  Hainbat  faktore  daude  horretarako:  besteak  beste,  «gaizki 
osatutako  sexu-organoak  zuzentzeko»  tratamendu  kirurgikoak,  egoera 
intersexualaren erabilera familiarra eta klinikoa (beti ez da gardena eta garbia 
izaten, «esan edo ez esan» zalantza izaten da beti, eta sexua eta sexualitatea 
aipatu  nahi  ez  diren  alderdi  gisa  geratzen  dira),  eta  gizartearen  presio  eta 
eragin  ugariak.  Horrela,  beraz,  kezken,  zalantzen  eta  sexuarekiko  eta 



sexualitatearekiko  beldurren  komunikazioa  oso  zaila  izan  daiteke  lotura-
harreman guztietan.

Familiak isiltasuna baliatzen du gizarte-estigmaz babesteko eta estigma hori 
saihesteko  mekanismo  gisa.  Sekretuan  gorde  ohi  du  egoera  intersexualari 
lotutako guztia. Gai hori aipatzen bada, zurrumurru batean, minez hitz egiten 
da. Gai ugari  eta konplexuei ekiteko diskurtso egoki baten gabezia dela-eta, 
familiako kideak urrundu egiten dira, eta isolamendua eta bakartasuna sortzen 
duten gatazkak agertzen dira.

Zenbaitetan,  osasun-arloko  profesionalek  ere  zailtasunak  izaten  dituzte 
pertsona  horiekin  eta  familiarekin  sexualitateaz  eta  intimitateaz  hitz  egiteko. 
Muga horiek giza sufrimendua arintzeko funtsezko zeregin terapeutikoak eta 
esperientzia psikosexuala baliozkotzeko eta normalizatzeko aukerak –hau da, 
funtsezko  alderdiak  sexu-identitate  egokia  osatzeko  prozesuan–  oztopatzen 
dituzte.

Bikotekideari  sexualitatearen  inguruko  alderdien  berri  ematean  ere  antzeko 
zailtasunak  sortzen  dira.  Hitz  egokiak  aukeratzeko  oztopoak  ager  daitezke, 
edota  sexu-anbiguotasuna  edo  ugalketa-alderdiei  lotutako  edozer  gauza 
agerian geratuz gero baztertuta geratzeko beldurra eta lotsa ager daitezke.

Orain arte aztertutakoak ez dira intersexualitatearen alboko eta azpiko alderdi 
guztiak. Lanaren asmo nagusia giza talde horren bizi-kalitatearekin zuzeneko 
zerikusia duten funtsezko gaiei buruzko gogoeta bultzatzea izan da.

Intersexualitatearen esperientziak  ez  du zertan  lotsagarria  izan edo errudun 
sentiarazi.  Lehenik  eta  behin  intersexualitatea  gaindimentsionatu  gabe 
erantzuten dugun heinean ahulduko dugu gizarte-estigma.

Intersexualitatea ez da zorigaiztoko egoera, eta ez du zertan giza ahalmena 
galtzea  eragin.  Hori  izan  liteke  gehiengoaren  ikuspegia,  desberdina  dena 
onartzen  eta  legitimatzen  den  heinean.  Ildo  horretan,  aproposa  da  Milton 
Diamond-en (1999) gogoeta batekin amaitzea:

Intersexualitatea normala eta ulergarria da. Sexu-organo anbiguoak dituen haur 
baten  jaiotza,  larrialdiko  kirurgiara  jotzeko  edota  ezkutatzeko  eta  estaltzeko 
aukera izan ordez, medikuntzan, familian eta gizartean apaltasunez jokatzeko 
eta gogoeta egiteko aukera izan daiteke, eta agian ospatzeko ere bai.

OHARRAK

1 Gaur  egun,  «hermafroditismo»,  «hermafrodita»,  «pseudohermafroditismo» eta  «intersexu» 
terminoek  eztabaida  sortzen  dute,  eta  pertsonentzat  gutxiesgarriak  izan  daitezke.  «Sexu-
garapenaren  nahaste»  terminoa  (Hughes  et  al.,  2006)  duela  gutxi  onartu  dute 
intersexualitatearen  esparruko  hainbat  adituk.  Nahaste  horietan,  garapen  kromosomikoa, 
gonadala edo sexu anatomikoarena ezohikoa da.

(Enplegu eta Gizarte Gaietako Sailak itzulia)



 

BIBLIOGRAFIA

American Academy of Pediatrics. «Evaluation of the newborn with developmental anomalies of 
the external genitalia». Pediatrics, 106. lib., 1. zk., 2000, 138.-142. or.

CASSELL, E. J. «Diagnosing suffering: a perspective». Ann Intern Med, 131. lib., 7. zk., 1999, 
531.-534. or.

CULL, M. «Treatment of intersex needs open discussion». BMJ, 324. zk., 2002, 919. or.

DIAMOND,  D.  «Sex,  gender,  and  identity  over  the  years: a  changing  perspective». Child 
Adolesc Psychiatric Clin N Am, 13. zk., 2004, 591.-607. or.

DIAMOND, M. «Pediatric management of ambiguous and traumatized genitalia». J Urol, 162. 
zk., 1999, 1021.-1028. or.

GOFFMAN, E. Estigma, la identidad deteriorada. Amorrortu, Buenos Aires, 1970.

GONZÁLEZ, J. E. «Síndrome intersexual. Algunos aspectos». Endokrinologiako lehen mailako 
espezialistaren titulua lortzeko graduko tesia. Endokrinologiako Institutu Nazionala, 1973.

HUGHES, A. et al. «Consensus statement on management of intersex disorders. Review». Arch 
Dis  Child,  2006,  1.-10.  or. Intersex  Society  of  North  America. 2002.  website  www.isna.org 
(2007ko otsailaren 18an berrikusia).

KIPNIS,  K.  eta  D.  DIAMOND.  «Pediatric  ethics  and  the  surgical  assignment  of  sex».  The 
Journal of Clinical Ethics, 9. lib., 4. zk., 1998, 398.-410. or.

LAQUEUR, T.  La construcción del  sexo. Cuerpo y género desde los griegos  hasta  Freud. 
Ediciones Cátedra, Valentzia, 1994.

MONEY,  J.  eta  A.  EHRHARDT. Man and Woman, Boy and Girl.  Johns Hopkins University 
Press, Baltimore, 1972.

PLUMMER, K.  «La diversidad sexual: una perspectiva sociológica». In La sexualidad en la 
sociedad contemporánea. Lecturas antropológicas. Fundación Universidad, Madril, 1991.

PREVES,  S.  E.  Intersex  and  identity. The  contested  self. Rutgers  University  Press,  New 
Brunswick, New Jersey, and London, 2003.

ROEN, K. «Intersex embodiment: When health care means maintaining binary sexes. Editorial». 
Sexual Health, 1. zk., 2004, 127.-130. or.

STEIN, M. et al. «A newborn infant with a disorder of sexual differentiation: A challenging case». 
J Dev Behav Pediatr, 24 . zk., 2003, 115.-119. or.

TALEPOROS,  G.  eta  M.  P.  MCCABE.  «Body  image  and  physical  disability: Personal 
perspectives». Soc Sci Med, 54. lib., 6. zk., 2002, 971.-980. or.

http://www.isna.org/

